
 

  

 

 A  

IV Niedziela Adwentu 21 XII 2025 
 
 
 

 

Mt 1,18-24 

18 Z narodzeniem Jezusa Chrystusa było tak. Po zaślubinach Matki Jego, Maryi, z 
Józefem, wpierw nim zamieszkali razem, znalazła się brzemienną za sprawą Ducha 
Świętego. 19 Mąż Jej, Józef, który był człowiekiem sprawiedliwym i nie chciał 

narazić Jej na zniesławienie, zamierzał oddalić Ją potajemnie. 20 Gdy powziął tę 
myśl, oto anioł Pański ukazał mu się we śnie i rzekł: «Józefie, synu Dawida, nie bój 

się wziąć do siebie Maryi, twej Małżonki; albowiem z Ducha Świętego jest to, co się 
w Niej poczęło. 21 Porodzi Syna, któremu nadasz imię Jezus, On bowiem zbawi 
swój lud od jego grzechów». 22 A stało się to wszystko, aby się wypełniło słowo 

Pańskie powiedziane przez Proroka: 23 Oto Dziewica pocznie i porodzi Syna, 
któremu nadadzą imię Emmanuel, to znaczy: "Bóg z nami". 24 Zbudziwszy się ze 

snu, Józef uczynił tak, jak mu polecił anioł Pański: wziął swoją Małżonkę do siebie,  

 

 

Biblia Nawarska  - Pismo Święte Nowego Testamentu                                   
z komentarzem duchowym, Apostolicum, Ząbki 2020 

w  "Szkole Słowa Bożego" - gazetka dla  

każdego!   SP i LO im. św. Jana Pawła II                                

Sióstr Prezentek  w Rzeszowie 

 

Krąg Biblijny  nr 17 
 







Klucz do Ewangelii św. Mateusza                                           

– kard. G. Ryś 

Wyd. M   Kraków - 2025





 

 

 

 

 

 



Narodziny Jezusa Chrystusa - (Mt  1, 18 - 25) 

Ks. dr Grzegorz M. Baran, "Krąg biblijny nr 39" Wyd. Biblos 

 

Perykopa przedstawiająca rodowód Jezusa stanowi próbę odpowiedzi na pytanie,  

kim jest Jezus Chrystus. 

Odpowiedź ta pada już w pierwszym wersecie: jest On "synem Dawida, synem 

Abrahama" (Mt 1,1). Kolejna perykopa (Mt 1,18-25) udziela natomiast odpowiedzi na 

pytanie:  

❖ W jaki sposób począł się Jezus Chrystus?  

❖ W jaki sposób stał się potomkiem Abrahama i Dawida?  

Stąd też - choć na przykład w Biblii Tysiąclecia jest zatytułowana "Narodziny Jezusa" - 

powinna ona raczej nosić tytuł "Józef prawnym ojcem Jezusa - Zbawiciela", jak to jest w 

tak zwanej Biblii Paulistów. 

Perykopa Mt 1,18-25, która zasadniczo porusza kwestię poczęcia i prawnego 

pochodzenia Jezusa z rodu Józefa, niewątpliwie łączy się bezpośrednio z przedstawionym 

wcześniej rodowodem "Jezusa Chrystusa, syna Dawida, syna Abrahama". 

Słowem wiążącym te dwie perykopy jest termin genesis, występujący 

❖ na początku zarówno rodowodu (Mt 1,1: "Rodowód [biblos geneseos] Jezusa 

Chrystusa),  

❖ jak i opisu narodzenia (Mt 1,18: "Z narodzeniem [he genesis] Jezusa Chrystusa 

było tak"). 

Kolejnym spoiwem, łączącym rodowód Jezusa z opisem Jego narodzin, jest 

korespondencja między stwierdzeniami z obu perykop:  

❖ "Jakub, ojcem Józefa, męża Maryi, z której narodził się Jezus, zwany 

Chrystusem" (Mt 1,16) i  

❖ "Po zaślubinach Matki Jego, Maryi, z Józefem" (Mt 1,18). 

Drugie z nich jest jakby echem pierwszego. Stanowią one swego rodzaju klucz do 

przedstawienia istotnych kwestii, dotyczących poczęcia i narodzenia się Jezusa Chrystusa.  

Mateusz wyakcentował bardzo ważną kwestię: Józef i Maryja byli zaślubieni, ale jeszcze 

nie zamieszkali razem, czyli żyli osobno. 

 



Mając na uwadze zwyczaje związane z zaślubinami w dawnym Izraelu 1 można 

wnioskować z całą pewnością, że Maryja i Józef mieli za sobą dopiero pierwszy etap 

żydowskich zaślubin, czyli zaręczyny ('erusin lub w klasycznej literaturze rabinicznej 

kidusin). 

Chociaż zaręczyny pociągały za sobą skutki prawne, właściwe dla małżeństwa                      

(Pwt 20,7; 22,13-29), to jednak nie upoważniały zaręczonych do zamieszkania razem. Było 

to możliwe dopiero po drugim etapie zaślubin (nissu in), który miał miejsce po pewnym 

czasie od momentu zaręczyn. Zazwyczaj czas ten nie przekraczał półtora roku 2. 

Ewangelista Mateusz, podając, że Maryja nie zamieszkała jeszcze z Józefem, chciał 

oczywiście uświadomić czytelnikom, że nie miała Ona fizycznej możliwości obcowania ze 

swoim przyszłym mężem.  

W tych okolicznościach jednak Maryja "znalazła się brzemienną" (Mt 1,18). Sprawcą 

tego stanu rzeczy - jak stwierdził jednoznacznie Mateusz - był Duch Święty (Mt 1,18; por. 

Łk 1,35). 

Jasno zatem z tego wynika, że poczęcie Jezusa mocą Ducha Świętego dokonało się 

w dziewiczym łonie Maryi3. 

Brzemienność Maryi, zanim zaręczeni zamieszkali razem, wzbudziła w Józefie 

wewnętrzne rozterki, które - jak wynika z Mt 1,20 - przerodziły się w lęk.  Józef podjął 

nawet decyzję, aby potajemnie oddalić Maryję, gdyż nie chciał - jak zaznaczył Mateusz - 

"narazić Jej na zniesławienie" (Mt 1,19). 

Egzegeci w dwojaki sposób wyjaśniają zachowanie Józefa. Punktem wyjścia jest w tym 

względzie rozłożenie odmiennych akcentów w swoim rozumieniu przymiotnika 

"sprawiedliwy" (dikaios), którym został określony Józef (Mt 1,19). 

Przymiotnik ten w tradycji starotestamentalnej oznaczał człowieka wiernego                             

i posłusznego nakazom Prawa, gotowego pełnić wolę Boga, charakteryzującego się bojaźnią 

Bożą. Stąd też człowiek sprawiedliwy stanowił synonim człowieka pobożnego, a 

jednocześnie odznaczającego się miłosierdziem względem bliźnich 4. 

 

➢ W pierwszej interpretacji decyzji Józefa zakłada się, że nie wiedział on nic             

o poczęciu się Jezusa w dziewiczy sposób za sprawą Ducha Świętego .  

 
1 Zob. np. R. de Vaux, Instytucje Starego testamentu, t. I: Nomadyzm i jego pozostałości. Instytucje rodzinne. 

Instytucje cywilne 
2 Zob. A. Paciorek, Ewangelia według św. Mateusza, cz. I 
3 Szerzej na temat kwestii dziewiczego poczęcia Jezusa zob. A. Paciorek, Ewangelia według św. Mateusza, cz.1, 

s.99-103) 
4 Zob. a. Descamps, Sprawiedliwość, w: Słownik teologii biblijnej 



A dowiedziawszy się, że Maryja stała się brzemienną, mógł domniemywać, że zaręczona 

z nim przyszła małżonka nie dochowała mu wierności.  

Warto wspomnieć, że w tradycji dawnego Izraela kara za zdradę małżeńską była surowa. 

Jeśli kobieta dobrowolnie dopuściła się cudzołóstwa, to zarówno ona, jak                           i 

mężczyzna, z którym popełniła grzech cudzołóstwa, podlegali karze śmierci (Pwt 22,22-24). 

Jeśli twierdziła, że padła ofiarą gwałtu, to mężczyzna mógł żądać, aby w publicznym 

procesie sądowym została dowiedziona jej wina lub niewinność (Pwt 22,25 -27)5. Jeśli 

została wykazana wina kobiecie, to podlegała ona karze śmierci przez ukamienowanie (Pwt 

22,23-24; por. Ez 16,40; J 8,5), a nawet przez spalenie (Rdz 38,24) 6. 

W imię obrony świętości małżeństwa również Józef mógł dochodzić swych praw, czyli 

domagać się wykazania niewinności Maryi. Mateusz podaje jednak, że Józef "nie chciał 

narazić Jej [Maryi] na zniesławienie" (Mt 1,19). 

Użyty przez niego czasownik paradeigmatidzo posiada także znaczenie: "wystawiać na 

pośmiewisko", "kompromitować', "doprowadzić do zniesławienia"7. 

To może sugerować, że Józef dopuszczał możliwość zdrady Maryi, nie chciał jednak 

dochodzić swych praw w procesie sądowym, w którym musiałoby dojść do Jej oskarżenia, 

a  co za tym idzie upublicznienia domniemanej zdrady zaślubionej sobie małżonki.                      

W takich okolicznościach Maryi groziłaby niechybna śmierć. 

Wzmianka o tym, że Józef chciał "potajemnie" oddalić Maryję, może oznaczać, że 

zamierzał on przeprowadzić formalności rozwodowe bez rozgłosu (to jest wręczyć list 

rozwodowy w obecności nielicznego grona zaufanych świadków), aby uniknąć skandalu, 

który na pewno źle by się zakończył dla Maryi8. 

W tym kontekście nasuwa się uzasadnione pytanie: w czym zatem przejawiała się 

sprawiedliwość Józefa? 

Wydaje się, że można wskazać dwa wymiary jego sprawiedliwości: po pierwsze, 

ujawniała się ona w wierności nakazom Prawa, według których był on zobowiązany do 

oddalenia małżonki, a po drugie - w kierowaniu się miłosierdziem względem Maryi, co do 

której starał się wykorzystać wszelkie możliwości, aby uchronić Ją od negatywnych 

konsekwencji ewentualnego naruszenia nakazów Prawa. 

 

➢ Istnieje jeszcze druga interpretacja, która zakłada, że Józef wiedział już 

wcześniej, że Maryja jest brzemienną za sprawą Ducha Świętego . 

 
5 Zob. A. Paciorek, Ewangelia wg św. Mateusza 
6 Zob. R. de Vaux, Instytucje Starego Testamentu 
7 Zob. R. Popowski, Wielki słownik grecko-polski, T. Muraoka, A Greek-English Lexikon of the Septuagint 
8 Zob. J. Homerski, Ewangelia wg św. Mateusza 



Jego sprawiedliwość - rozumiana oczywiście w sensie starotestamentalnym - 

oznaczałaby w tym ujęciu doskonałą cześć i bojaźń wobec Boga i Jego tajemnic.  

Biorąc pod uwagę znaczenie (pozbawionego przedrostka para-) czasownika deigmatidzo 

("odsłonić", "eksponować", "ujawniać")9, można przyjąć, że Józef nie chciał wyjawiać 

tajemnicy Maryi i dlatego postanowił Ją potajemnie oddalić. 

A zatem decyzja Józefa podyktowana była pełną czci bojaźnią Bożą wobec wielkich 

tajemnic, dokonujących się przez Maryję10. 

Rozterki Józefa rozwiał jednak anioł Pański, który ukazał mu się we śnie, aby wyjaśnić 

tajemnicę poczęcia się Jezusa oraz aby udzielić mu stosownych wskazań, jak powinien dalej 

postępować. 

Na uwagę zasługuje fakt, że anioł Pański objawił się Józefowi we śnie . 

Chociaż na kartach Starego Testamentu pojawiają się teksty, w których autorzy natchnieni 

krytycznie podchodzą do snów (np. Syr 34,1-7; Jr 23,25-32; 29,8), to jednak niewątpliwie 

w tradycji starotestamentalnej mamy do czynienia z wieloma przypadkami objawień Bożych 

podczas snów, w których Bóg sam czy też za pośrednictwem anioła przekazywał śniącemu 

ważne przesłanie11. 

W swym oświadczeniu anioł Pański starał się przede wszystkim przekonać Józefa, aby 

nie bał się wziąć do siebie swej małżonki Maryi, gdyż wszystko, co się dokonywało, było 

urzeczywistnieniem zbawczego planu Boga. 

Przyjęcie zatem Maryi przez Józefa nie sprzeciwiało się jego sprawiedliwości, 

wyrażającej się w pełnej czci bojaźni wobec tajemnicy Bożej, którą było poczęcie się Jezusa 

w dziewiczym łonie Maryi za sprawą Ducha Świętego12. 

Słowa: "albowiem z Ducha Świętego jest to, co się w Niej poczęło" (Mt 1,20) - stanowią 

niejako punkt centralny orędzia anioła, który stara się uświadomić Józefowi, że 

"rzeczywiście to, co się w Maryi poczęło, jest za sprawą Ducha Świętego"13. 

 W orędziu anioła bardzo ważną kwestią jest również wzmiank o pochodzeniu 

Józefa z rodu Dawida. 

Należy ją bezpośrednio łączyć ze wskazaniem, jakie znajduje się w Mt 1,21:  

"Porodzi Syna, któremu nadasz imię Jezus". 

Nadanie przez ojca imienia dziecku oznaczało przyjęcie go do rodu.  

 
9 Zob. H.G.Liddell, R.Scott, H.S.Jones, A Greek-English Lexikon 
10 Zob. A. Paciorek, Ewangelia wg. św. Mateusza 
11 Szerzej na temat snów w Starym Testamencie zob. Sny prorocze, sny wieszcze, objawienia Boże przez sny w 
tradycji starotestamentalnej, red. G.M. Baran, Tarnów 2017 
12 Zob. J. Homerski, Ewangelia wg św. Mateusza, A. paciorek, Ewangelia wg św. Mateusza 
13 Zob. J. Homerski j.w. 



Józef zatem, mając nadać imię Jezusowi, godził się na przyjęcie Go do rodu, do którego 

sam należał, czyli do rodu Dawida. W ten sposób zrealizował się Boży plan, według którego 

obiecany Mesjasz miał być potomkiem patriarchy Abrahama i króla Dawida: w tym 

względzie Józef odegrał rolę ogniwa pośredniczącego 14. 

 Ważna jest kwestia znaczenia samego imienia, jakie miał nadać Józef 

swojemu Synowi. 

W tradycji dawnego Izraela imię posiadało ogromne znaczenie.  

Po pierwsze określało istotę jakiejś osoby, a po drugie - rolę, jaką miała ona odegrać w 

swym życiu15. 

Widać to wyraźnie w kontekście polecenia, jaki anioł skierował do Józefa, aby nadał 

swemu Synowi imię "Jezus" ("Jahwe jest zbawieniem"), wskazując na Jego misję 

względem całej ludzkości. Tę misję zresztą wyjaśnił sam anioł w dalszej części swej 

wypowiedzi: "On bowiem zbawi swój lud od jego grzechów" (Mt 1,21). 

A zatem imię "Jezus" wyjaśnia, kim pragnie być Bóg dla swego stworzenia:  

❖ pragnie być Bogiem bliskim i miłującym;  

❖ Bogiem, który nigdy nie opuszcza człowieka, ale ciągle spieszy mu z pomocą i 

wybawia go z rozmaitych niedoli, zwłaszcza tych duchowych 16. 

Dużą wagę posiada konkluzja całego orędzia: zawiera ona odwołanie do 

starotestamentalnego proroctwa Izajasza: "Oto dziewica pocznie i porodzi Syna, któremu 

nadadzą imię Emmanuel, to znaczy: <Bóg z nami>" (Mt 1,22; por. Iz 7,14). 

Anioł Pański, przywołując je, stwierdził jednocześnie: "A stało się to wszystko, aby się 

wypełniło słowo Pańskie powiedziane przez Proroka" (Mt 1,22). 

W stwierdzeniu tym tkwi idea "wypełnienia": wszystko to, co "stało się", o czym także 

mówił anioł, stanowiło wypełnienie się Bożego słowa, czyli Bożych zamiarów, 

zapowiadanych przed wiekami przez proroka Izajasza17. 

Charakterystyczne, że Mateusz, cytując go, nie posłużył się tekstem hebrajskim, lecz z 

Septuaginty, powstałej pomiędzy III a II w. przed Chr.18 

Nasuwa się w tym miejscu pytanie, czy ma to jakieś znaczenie w interpretacji 

teologicznej tego fragmentu proroctwa. Z pewnością tak. 

 
14 Zob. A. Paciorek, J. Homerski  j. w. 
15 Zob. R.de Vaux, Instytucje Starego Testamentu, J. Dupont, Imię w: Słownik teologii biblijnej, por. A. 
Bartoszek, Znaczenie imienia na starożytnym Bliskim Wschodzie  
16 Zob. A. Paciorek, J. Homerski  j. w. 
17 Zob. A. Paciorek. 
18 Zob. S. Szymik, Septuaginta, w : Nowy słownik teologii biblijnej 



Otóż w tekście hebrajskim matka Emmanuela została określona terminem almah, który 

wskazuje na "dziewczynę na wydaniu", "dziewczynę, która jest zdolna do zawarcia 

małżeństwa:, "młodą kobietę"19. Natomiast w Septuagincie pojawia się termin parthenos 

("dziewica", "panna")20. 

A zatem greccy tłumacze Starego testamentu nadali głębsze znaczenie proroctwu 

Izajasza21. Można przyjąć, że w czasach, kiedy powstawała Septuaginta, w społeczności 

żydowskiej wykształciło się jednoznaczne przekonanie, że matką Emmanuela będzie nie 

jakaś młoda, niezamężna kobieta, ale sensu stricto dziewica. 

Mateusz, przywołując ten tekst, podkreślił, że to poprzez dziewiczą Matkę - Maryję 

wypełniło się proroctwo Izajasza oraz oczekiwania narodu żydowskiego.  

Dziewicze poczęcie się Jezusa w łonie Maryi wyraźnie wskazuje na nadprzyrodzoną 

interwencję samego Boga, jaka miała miejsce w akcie przyjścia na świat Jezusa Chrystusa.  

 Jezus - Mesjasz jest zatem pochodzenia Bożego. 

W przywołanym proroctwie Izajasza podane zostało też imię syna Dziewicy - 

"Emmanuel"22. 

Mateusz podał (z pewnością dla adresatów nieznających języka hebrajskiego) znaczenie 

tego hebrajskiego imienia - "Bóg z nami" (Mt 1,23). A zatem narodzony z Maryi Dziewicy 

Jezus - Mesjasz jest "Bogiem z nami". 

Imię to również stanowi określenie tożsamości oraz misji Jezusa - On jest Bogiem, który 

jest nieustannie "z nami" po to, aby być - jak z kolei wskazuje imię "Jezus" - zbawieniem 

dla każdego człowieka23. 

Reakcją Józefa na orędzie anioła Pańskiego było pełne posłuszeństwo. Mateusz wyraził 

to krótkim, ale bardzo kategorycznym stwierdzeniem: "Józef uczynił tak, jak mu polecił 

anioł Pański: wziął swoją Małżonkę do siebie" (Mt 1,24). 

W pewnym sensie można tutaj dostrzec nawiązanie do postawy Maryi z chwili 

zwiastowania: na orędzie anioła Pańskiego przyjęła Ona postawę pełną posłuszeństwa, 

odpowiadając: "niech Mi się stanie według twego słowa!" (Łk 1,38). Józef co prawda nie 

wypowiedział żadnych słów, ale jego reakcja na wysłuchane orędzie wskazuje na pełne 

posłuszeństwo wobec Bożych planów względem niego24. 

 
19 Zob. L. Koehler, W. Baumgartner, J.J.Stamm, Wielki słownik hebrajsko - polski i aramejsko-polski Starego 
testamentu 
20 Zob. R. Popowski, Wielki słownik grecko - polski 
21 Szerzej na ten temat zob. T. Brzegowy, Księga Izajasza. Wstęp, przekład z oryginału, komentarz 
22 Na temat imienia "Emmanuel" zob. np. S.A. Meier, Emmanuel, w: Słownik wiedzy biblijnej 
23 Zob. A. Paciorek, j.w. 
24 Zob. Jan Paweł II, Adhortacja apostolska o św. Józefie i jego posłannictwie w życiu Chrystusa i Kościoła 
"Redemptoris custos" 



 

 

1. "Nie bój się" (Mt 1,20) - to główne wezwanie, jakie zostało skierowane do Józefa                 

w kontekście narodzin Zbawiciela. Być może Józef po ludzku bał się, czy podoła 

zadaniu, jakie Bóg mu wyznaczył w planie zbawienia. Podobny strach towarzyszył 

zarówno narodowi wybranemu, jak i pojedynczym postaciom ze Starego Testamentu w 

trudnych sytuacjach: kiedy Bóg wyznaczał im określone zadanie czy też misję do 

spełnienia. Wówczas dało się słyszeć Boże wezwanie: "Nie bój się"; "Nie bójcie się" 

(np. Pwt 1,29-30; 20,3-4; Joz 1,9; 2 Krl 19,6; Iz 41,14; Jr 46,28). 

Również Jezus Chrystus wielokrotnie kierował podobne słowa do swoich uczniów  

(Mt 10,31; 14,27; 17,7; Mk 6,49; J 6,20; Łk 5,10; 12,32) i nadal kieruje do nas jako 

swoich uczniów. 

 

2. Wezwania Boże, aby nie lękać się, często opatrzone są zapewnieniem, że Bóg jest z 

człowiekiem w danej sytuacji:  

❖ "Nie bój się i nie lękaj, ponieważ z tobą jest Pan, Bóg twój, wszędzie, 

gdziekolwiek pójdziesz" (Joz 1,9);  

❖ "Nie bój się, sługo mój, Jakubie - wyrocznia Pana - bo jestem z tobą"                  

(Jr 46,28);  

❖ "Odwagi! Ja jestem, nie bójcie się!" (Mt 14,27).  

To uświadamia nam, że i my nie musimy się lękać w obliczu różnych życiowych 

trudności czy też w chwili podejmowania powołania życiowego.  Bóg jest z nami ...  

      Przypomina nam to orędzie anioła skierowane do Józefa: Bóg, który stał się 

człowiekiem, jest dla nas Emmanuelem - "Bogiem z nami" (Mt 1,23). Trzeba tylko, 

abyśmy się otworzyli na Boga i żyli z Nim w nieustannej bliskości. Jest to możliwe 

dzięki ustanowionym przez Chrystusa sakramentom, a zwłaszcza dzięki Eucharystii.  

O niej to św. Jan Paweł II tak pouczał: "Eucharystia - sakrament Emmanuela. [...] 

<Jestem z wami> - cóż bardziej niż Eucharystia stanowi potwierdzenie tych słów?  Cóż 

bardziej od Eucharystii jest sakramentem Obecności? Znakiem <widzialnym                   i 

skutecznym> Emmanuela? Bo "Emmanuel" - to znaczy właśnie "Bóg z nami"                 

(por. Mt 1,23)" (Jan Paweł II, Homilia w czasie mszy św. Beatyfikacyjnej biskupa 

Michała Kozala) 

 

3. Nie lękajmy się, bo "Bóg jest z nami", i - jak św. Józef - podejmujmy z zaufaniem Bogu 

życiowe powołanie. Kiedy Bóg stawia przed nami różne zadania, wtedy nie możemy 

poddawać się duchowemu odrętwieniu, trzeba, abyśmy wzorem św. Józefa budzili się 

do życia i czynili to, co nam poleca Bóg (Mt 1,24). Św. Ignacy Loyola przypomniał: 

"To, co pochodzi od Boga, rodzi najpierw strach, przykrość, gorycz, a następnie radość 

i pokój. To, co pochodzi od diabła - odwrotnie" (Ignacy Loyola, Ćwiczenia duchowe. 

Cyt. Za: V. Messori, Takie jest życie) 



 

„Z narodzeniem Jezusa było tak”     (Mt 1, 18) 

 

Dlaczego Ewangelista wzmiankuje tutaj o narodzeniu (gr. gennesis), podczas gdy na 

początku Ewangelii mówi się o pochodzeniu (gr. genesis).  

W tym miejscu mówi on: "Z narodzeniem Jezusa Chrystusa było tak".  

Tam natomiast stwierdza: "Księga pochodzenia Jezusa Chrystusa [...]".  

Jak jest różnica pomiędzy "narodzeniem" (gennesis) a "pochodzeniem" (genesis).                            

W jaki sposób oba te pojęcia należy rozumieć w odniesieniu do Chrystusa?  

Zauważ, jak słowo wypowiadane we właściwej swej naturze jest nieuchwytne                               

i niewidoczne. Ale kiedy zapisze się je w księdze, w pewien sposób nabiera cielesnego 

charakteru. W ten sposób można je dostrzec i uchwycić. Tak samo dzieje się z bezcielesnym              

i niematerialnym Słowem Boga. Ze względu na jego boski charakter nie można Go ani 

zobaczyć, ani wyrazić słowami. Na skutek wcielenia Słowo stało się jednak widoczne , jak                

i możliwe do opisania. I jako że w tym miejscu jest mowa o Słowie Wcielonym, występuje 

wyrażenie "księga pochodzenia" [...]. Dlaczego Mateusz poprzednio wspomniał                               

o pochodzeniu, a teraz mówi o narodzeniu? Czym pochodzenie różni się od narodzenia?  

Pochodzenie jest początkowym kształtowaniem przez Boga, podczas gdy rodzenie się to 

proces następowania jednego po drugim, spowodowane werdyktem śmierci, która nastąpiła z 

powodu grzechu. I nawet teraz pochodzenie ma coś niepodlegającego zepsuciu i 

bezgrzesznego, podczas gdy narodzenie zakłada podleganie namiętności i grzechowi.  

Pan ze względu na swe odwieczne pochodzenie jest niezdolny do grzechu. Jego narodzenie 

nie rozerwało Jego odwiecznego pochodzenia, które nie podlega zepsuciu. Ale w momencie 

narodzenia przyjął On na siebie zdolność do namiętności. Nie wynika z tego, że prz yjął On to, 

co podlega grzechowi. On nadal nosił w sobie pierwotnego Adama, niezdolnego do ulegania 

zepsuciu i popełnienia grzechu. Stąd pochodzenie w przypadku Chrystusa nie jest procesem 

pochodzenia od nieistniejącego bytu. Jest to raczej przejście od is tnienia w postaci Bożej do 

przyjęcia postaci sługi.  

Stąd jego narodzenie było podwójne. Jedne, podobne do naszego, i inne, które je 

przewyższa. Fakt, że narodził się z kobiety, czyni to narodzenie podobnym do naszego. 

Narodzenie to jednak przewyższa nasze narodziny tym, że nastąpiło ono nie z woli ciała albo 

mężczyzny, ale za sprawą Ducha Świętego. 

 (Orygenes, „Fragmenty do Ewangelii św. Mateusza” 11 , red. T. Kołosowski). 

 

 

 



„Z Ducha Świętego jest to, co się w Niej poczęło”     (Mt 1, 20) 

 

Przez to cudowne narodzenie Najświętsza Panna wydała na świat w dziecięciu jedną 

prawdziwie boską i zarazem prawdziwie ludzką osobę. Obie natury, boska i ludzka, zachowały 

w Chrystusie swe właściwości [...]. 

W całej zatem i pełnej naturze ludzkiej przyszedł na świat prawdziwy Bóg, cąły w swoim, 

cały w tym, co nasze. Naszym zaś nazywamy to, co w nas Stwórca od początku uposażył i co 

podjął się przywrócić. Z tego bowiem, co zwodziciel narzucił, a co człowiek zwi edziony 

dopuścił, nie było ani śladu w Zbawicielu; choć słabości nasze nosił, nie miał jednak 

uczestnictwa w naszych grzechach (św. Leon Wielki, „Kazania" 23,1-2. Tłum.                            

K. Tomczak). 

 

 

„Józef wziął swoją Małżonkę do siebie, lecz nie zbliżał się do Niej, aż porodziła Syna ”     

(Mt 1, 24-25) 

 

[Józef], wziąwszy Maryję do siebie, nie zbliżał się do Niej, aż porodziła Syna. [Ewangelista] 

użył słowa "aż" nie po to, byś domniemywał, że później się zbliżył, lecz byś wiedział, że 

Dziewica aż do porodu była nietknięta. 

Czemu więc, powiesz, użyl słowa " aż "? Bo to jest sposób mówienia często używany w 

Piśmie [Świętym], a wyrażenia takiego nie używa się dla rozgraniczania czasu.  

Bo o arce tak mówi: "Nie wrócił się kruk, aż wody uschły na ziemi" (Rdz 8,7). A przecież 

nawet wtedy nie wrócił.  

A mówiąc o Bogu, [Psalmista] powiada: "Od wieku aż po wiek Ty jesteś" (Ps 90[89],2), 

choć nie stawia żadnych granic; a znów obwieszczając przepowiednię, mówi: "Za jego dni 

zakwitnie sprawiedliwość i wielki pokój, aż księżyc zgaśnie" (Ps 72[71],7), choć nie wyznacza 

końca ciału niebieskiemu. 

Tak i w tym miejscu [Ewangelista] użył słówka " aż ", by stwierdzić, co się stało przed 

narodzeniem, tobie zostawiając rozważanie tego, co nastąpiło później.  

Sam wyraził to, czego koniecznie musiałeś się od niego dowiedzieć: że Dziewica pozostała 

nietknięta aż do porodu. Twemu zaś domysłowi pozostawia to, co następuje potem. 

Jak się wydaje, z opowiadania wynika, że Józef, będąc człowiekiem sprawiedliwym, nie 

odważyłby się obcować z kobietą, która w ten sposób została matką i która została uznana za 

godną nowego rodzaju i niesłychanego macierzyństwa i porodu  

(św. Jan Chryzostom, „Homilie na Ewangelię według św. Mateusza" 5,3, tłum. J. 

Krystyniacki). 



"Ewangelia według św. Mateusza"                                                 

Katolicki Komentarz do Pisma Świętego 

 

Curtis Mitch i Edward Sri. Wydawnictwo "W drodze", Poznań 2019  

 

Zwiastowanie Józefowi (Mt 1, 19- 24) 

 

ST: Pwt 22,13-24 

NT: Mt 28,20; Łk 1,35; 2,7.21 

KKK: aniołowie w życiu Jezusa, 333; imię "Jezus", 430, 452; królewskie 

pochodzenie, 437; poczęcie z Ducha Świętego, 484 - 486,497 

Lekcjonarz: 1,18-24, czwarta niedziela Adwentu (rok A); 1,16.18 - 21.24: 

uroczystość św. Józefa, Oblubieńca NMP; 1,1-16.18-23; Narodzenie Najświętszej 

Maryi Panny; czytania wspólne o Najświętszej Maryi Pannie; 1,18-25; 18 grudnia; Msza 

wotywna o Najświętszym Imieniu Jezus 

 

[1,18-19] 

Mateusz przygotowuje tę scenę poprzez powiązanie imienia własnego "Jezus"                          

z królewskim tytułem: Jezus Chrystus.  

To odwołanie do tytułu "Chrystus" ponownie zwraca uwagę na tożsamość Jezusa 

jako króla - Mesjasza i  łączy to opowiadanie z zakończeniem rodowodu, który                                        

w poprzedzającym tę scenę wersecie również podkreślał, że Jezus jest Mesjaszem 

(1,17). 

Poznajemy dwa ważne fakty na temat Maryi i Józefa, które stanowią podstawę dla 

fabuły tej sceny. 

Po pierwsze, było to po zaślubinach (...) Maryi z Józefem. 

Zaręczyn25 tych nie należy mylić ze współczesnymi zaręczynami.  

W starożytnym judaizmie stanowiły one pierwszy etap dwustopniowego procesu 

zawarcia małżeństwa. Podczas zaręczyn mężczyzna i kobieta wobec świadków 

wzajemnie składali sobie śluby i od tego momentu byli uważani za prawnie 

zaślubionych, lecz jeszcze nie zamieszkiwali razem. Potem żona jeszcze do roku 

pozostawała u swych rodziców przed drugim etapem małżeństwa, znanym jako "zejście 

się razem".  

 
25 Wykorzystane w angielskiej wersji słowo betrohal oznacza właśnie zaręczyny; na polski podobnie tłumaczy je 
np. Biblia Paulistów - przyp. tłum. 



To wtedy żona rozpoczynała mieszkanie z mężem, a małżeństwo było konsumowane. 

Mateusz wprost stwierdza, że Maryja i Józef są tu na pierwszym etapie małżeństwa, 

czyli po zaręczynach, oraz że Maryja stała się brzemienną, wpierw nim zamieszkali 

razem - innymi słowy, zanim rozpoczęli drugi etap małżeństwa. 

Niemniej pary zaręczone były uznawane za prawnie zaślubione.  

Zatem, gdy Maryja znalazła się brzemienną za sprawą Ducha Świętego  (zob. 

komentarz do 1.20-21), postawiło to Józefa przed wielkim dylematem. 

Opis Józefa jako tego, który był człowiekiem sprawiedliwym, wskazuje nam, że 

bardzo uważnie przestrzegał żydowskiego prawa.  

Zgodnie ze Starym Testamentem cudzołożnica powinna zostać ukamienowana.  

Księga Powtórzonego Prawa (22,13-24) konkretnie nakazuje ukamienowanie 

zaręczonej kobiety, która popełniła cudzołóstwo lub w przypadku której odkryto, że w 

chwili skonsumowania małżeństwa nie była już dziewicą. 

Jednak w I wieku, gdy Żydzi znajdowali się pod rzymskim panowaniem, kara śmierci 

została zakazana i w takich sytuacjach standardową praktyką był rozwód podczas 

rozprawy publicznej. 

W tradycji katolickiej pojawiły się rozmaite poglądy co do istoty rozterek Józefa26. 

➢ Według jednego z nich, skoro Józef odkrył, że Maryja jest w ciąży i wiedział, 

że to nie on jest ojcem, mógł podejrzewać z jej strony cudzołóstwo. Jeśli tak, powinien 

był postawić Maryję przed publicznym sądem i ją oskarżyć. Jednak Józef nie chciał 

narazić Jej na zniesławienie, co oznacza, że nie chciał upublicznić 

kompromitującego ją podejrzenia o cudzołóstwo. Zamiast tego zamierzał oddalić 

Ją potajemnie. Gdy rezygnowano z publicznego procesu, list rozwodowy spisywano 

na osobności   i przekazywano go w obecności dwóch świadków.  

Jako człowiek sprawiedliwy, Józef planował rozwód, ale wyrazem jego 

sprawiedliwości było również miłosierdzie, zamierzał się bowiem rozwieść nie 

poprzez publiczny proces, ale w bardziej prywatny sposób. 

 

➢ Inną możliwością, jest to, że z ludzkiej perspektywy Józefowi mogło sie 

wydawać, iż Maryja współżyła z innym mężczyzną i nawet jeśli  nie odbyło się to za 

jej zgodą, to zgodnie z żydowskim prawem nie można jej już było  poślubić27. Józef 

znajduje się więc w sytuacji, gdy powinien się z Maryją rozwieść, ale decyduje się 

uczynić to "potajemnie", aby nie narażać jej na upokarzający proces.  

 

 
26 Zob. R. Brown, The Birth of the Messiah; I de la Potterie, Maryja w tajemnicy przymierza 
27 Zob. A. Tosato, Joseph, Being a Just Man 



➢ Jeszcze inną interpretację, znaną jako koncepcja "szacunku dla świętości"28, 

wysuwali św. Tomasz z Akwinu, św. Bernard, św. Bazyli i św. Efrem.  

Zgodnie z nią Maryja powiedziała Józefowi, że poczęła za sprawą Ducha 

Świętego, jego reakcją zaś była nabożna cześć wobec tajemnicy, jaką Bóg w niej 

zdziałał. Józef zdecydował się zwolnić Maryję z małżeńskich zobowiązań nie z 

gniewu czy wstydu, lecz z pełnego pokory, pobożnego lęku, że nie jest godzien 

być mężem Maryi i ojcem tego dziecka29. 

 

[1,20 - 21] 

 

Nazwanie Józefa przez anioła synem Dawida jest zwróceniem uwagi na królewskie 

pochodzenie samego Józefa oraz na jego kluczową rolę w przekazaniu Dawidowego 

pochodzenia Jezusowi. 

Wiele jest do stracenia, jeśli Józef zostawi Maryję i nie uzna tego dziecka.  

Dlatego anioł mówi mu: nie bój się wziąć do siebie Maryi, twej Małżonki - co 

jest odwołaniem do drugiego etapu małżeństwa (zamieszkania razem pod jednym 

dachem), z którego Józef chciał zrezygnować poprzez cichy rozwód. 

Anioł zapewnia Józefa, że sprawcą ciąży Maryi nie jest inny mężczyzna, lecz Duch 

Święty, co stanowi potwierdzenie boskiego pochodzenia dziecka. 

Co więcej, Józef ma do odegrania ważną rolę względem tego dziecka: ma mu nadać 

imię. Nadanie dziecku imienia to uznanie go za własne.  

Józef otrzymuje zatem zalecenie, by uznał to dziecko za własnego syna.  

Mimo że Jezus nie jest biologicznym synem Józefa, jako jego legalny syn posiadałby 

wszystkie prawa dziedziczenia po nim, wliczając w to odziedziczenie królewskiego, 

Dawidowego pochodzenia Józefa. 

Zatem "Józef, syn Dawida", przez akt nadania dziecku imienia, uczyni je legalnym 

spadkobiercą Dawida. 

Nam, jako czytelnikom, imię tego dziecka zostało w Ewangelii Mateusza   przekazane 

już wcześniej (1,1.16-18). Jednak w tym momencie czymś zdumiewającym, w słowach 

anioła jest to, że stwierdza on, iż Józef ma nadać dziesięciu imię Jezus, On bowiem 

zbawi swój lud od jego grzechów.  

 

 
28 W języku łacińskim: ob reverentiam sanctitatis - przyp. tłum. 
29 Zob. I. de la Potterie, Maryja w tajemnicy przymierza 



Jest to niezwykłe po pierwsze ze względu na to, kto ma przynieść zbawienie, a po 

drugie ze względu na rodzaj tego zbawienia.  

Jeśli chodzi o pierwszą kwestię, starotestamentowe   imię "Jozue", od którego 

pochodzi imię "Jezus", oznacza "Jahwe jest wybawieniem". Lecz anioł zapowiada, że 

sam Jezus jest tym, który przyniesie zbawienie. Mateusz dyskretnie utożsamia tu 

Jezusa z Jahwe30.  

Co do kwestii drugiej, w pierwszym wieku wielu Żydów oczekiwało, że Bóg wybawi 

ich od politycznego ucisku. Anioł jednak deklaruje, że Zbawiciel przychodzi, by 

wybawić lud od grzechów. Od razu na początku Ewangelii Mateusza dowiadujemy się, 

że mimo powszechnych, polityczno-wojskowych nadziei mesjańskich, żywionych 

przez Żydów wobec Jezusa, długo oczekiwany król-Mesjasz przychodzi, by przynieść 

zbawienie od grzechu - wroga znacznie groźniejszego niż Rzym czy Herod. 

 

 

Żywa tradycja: Znaczenie Józefa 

Święty Jan Chryzostom zauważa, że choć Józef nie jest biologicznym ojcem 

Jezusa, to  i tak ma do odegrania znaczącą rolę w Bożym planie dla tego dziecka. 

Zwracając się do Józefa, Chryzostom stwierdza: 

"Nie myśl więc, że - skoro [poczęcie Chrystusa]  jest z Ducha Świętego -  jesteś 

wyłączony od posługi w dziele zbawienia. Chociaż w niczym nie przyczyniłeś się do 

narodzin, lecz Dziewica pozostała nienaruszoną, tobie daję to, co należy do ojca, bez 

naruszenia godności dziewictwa:  abyś nadał imię Dziecięciu. Ty powiem je nazwiesz. 

Chociaż Dziecię nie jest twoje, wypełnij względem niego obowiązki ojca. Dlatego już 

od nadania imienia wyznaczam cię na opiekuna  Dziecięcia"31. 

 

[1,22 - 23] 

 Tutaj napotykamy pierwszą z kilku  "formuł wypełnienia", jakie pojawiają się                            

w Ewangelii Mateusza, ukazując wypełnienie któregoś starotestamentowego proroctwa  

(zob. Tło biblijne na s.16).   

Mateusz ogłasza, że poczęcie Jezusa przez Maryję jest wypełnieniem proroctwa                      

z Księgi Izajasza (7,14)  i cytuje grecką wersję tego fragmentu:  Oto Dziewica pocznie 

i porodzi Syna (1,23). 

 
30 R. T. France, The Gospel of Matthew 
31 Św. Jan Chryzostom, Homilie na Ewangelię według św. Mateusza 



 Proroctwo to pojawiło się w okresie kryzysu królestwa Dawidowego, kiedy wrogie 

armię groziły najechaniem Jerozolimy i usunięciem króla Achaza.  

Gdy przetrwanie dynastii było niepewne, Izajasz przepowiedział, że pojawi się 

dziedzic jako znak, iż królestwo nie zakończy się wraz z  Achazem, ale będzie dalej 

istniało, chronione przez Boga. 

 Niektórzy mogli widzieć w tym proroctwie odwołanie do Ezechiasza,  syna Achaza, 

który przeprowadził reformy religijne i wyzwolił Judę od wielu nieszczęść, świadcząc, 

że Bóg nadal sprzyja dynastii (2 Krl 18,1-6). Jednak Mateusz dostrzega głębsze 

znaczenie postaci dziecka proroctwa Izajasza (Iz 7,14). 

 Według greckiej wersji tekstu to dziewica pocznie i porodzi tego Dawidowego 

syna32. 

 Maryja jest dziewicą, która poczęła i porodziła tego królewskiego syna, Jezusa.  

Zatem Ewangelia Mateusza  trafnie odsłania, że tekst Księgi Izajasza 7,14  

przepowiada dziewicze poczęcie Mesjasza, co wypełnia się w Maryi i Jezusie (KKK, 

497). 

 Tło biblijne:  Formuły wypełnienia 

  

Mateusz swobodnie posługuje się Starym Testamentem. Spośród mnóstwa aluzji do 

Starego Testamentu i około 60 wyraźnych cytatów, tym, co wyróżnia Ewangelię 

Mateusza, są formuły wypełnienia, które pojawiają się w niej dziesięć razy.  

Mateusz niekiedy przerywa narrację, by wstawić cytat ze Starego Testamentu, 

Wprowadzając go za pomocą formuły takie jak “stało się to, żeby się wypełniło słowo 

Proroka”. 

 Formuły wypełnienia służą podkreśleniu, że niemal wszystko w życiu Jezusa 

zostało przygotowane przez Boga i zapowiedziane w Starym Testamencie. 

 Na przykład, gdy czytelnik dowiaduje się, że Jezus został poczęty z Ducha Świętego, 

Mateusz stwierdza: “stało się to wszystko, aby się wypełniło słowo 

Pańskie  powiedziane przez Proroka” (Iz 1,22). 

 Po tej fazie następuje cytat z proroctwa Izajasza, którego wypełnienie Mateusz 

dostrzega w opisywanym przez siebie wydarzeniu: “Oto Dziewica pocznie i porodzi 

Syna, któremu nadadzą imię Emmanuel” (1,23; Iz 7,14). 

 

 
32 W hebrajskim tekście Iz 7,14 kobieta ta jest określona jako almah - młoda kobieta w wieku zdatnym do 
małżeństwa. Choć słowo to nie oznacza "dziewica", przeważnie zakładano, że almah jest dziewicą. 



❖ Niektóre formuły wypełnienia odnoszą się do dzieciństwa Chrystusa (1,23; 

2,15.17-18.23),   

❖ inne do Jego działalności w Galilei (4,14-16; 8,17; 12,17-21;13,35),  

❖ jeszcze inne wiążą się z Jego ostatnimi dniami w Jerozolimie (21,4-5; 27,9-

10). 

 Niekiedy zgodność danego starotestamentowego ustępu z życiem Chrystusa jest 

wyraźna, kiedy indziej powiązania te są o wiele bardziej subtelne. 

 Czasami Mateusz dobiera sformułowania z  różnych wersji i tłumaczeń Starego 

Testamentu  lub łączy kilka fragmentów w jeden cytat, by podkreślić jego odniesienie 

do Jezusa. 

 Takie podejście, polegające na wskazywaniu zgodności ze Starym Testamentem, jest 

podobne do metod interpretacyjnych wykorzystywanych w I wieku przez innych 

Żydów. 

 Dziesięć formuł wypełnienia, jakie pojawiają się w tej Ewangelii, pokazuje, że 

wszystko, co Bóg uczynił w Starym Testamencie, było przygotowaniem na przyjście 

Jezusa Chrystusa. 

 U Izajasza tytuł Emmanuel (“Bóg z nami”)33  oddaje Bożą obecność wśród swego 

ludu, Jego troskę o ten lud i Jego czuwanie nad nim - który to motyw jest często 

widoczny w Starym Testamencie (np. Iz 8,10);  nawiązywał on też do obietnicy Boga, 

że będzie On z dynastią Dawidową (2 Sm 7,9; 1 Krl 1,37; 11,38). 

 Jednak według Mateusza Bóg wypełnił tę obietnicę bycia  z nami w sposób, który o 

wiele przewyższa to, czego mogli się spodziewać pierwotni czytelnicy Księgi Izajasza: 

sam Bóg jest bezpośrednio obecny Jezusie Chrystusie, poczętym z Ducha Świętego  

(zob. KKK,744). 

 Ten motyw jest tak istotny dla Mateusza, że wykorzystuje go jako ramy dla całej 

Ewangelii. Znajdujemy go tu, w początkowej scenie;  wybrzmi on też ostatnim wersecie 

Ewangelii,  gdzie Jezus mówi: ”A oto Ja jestem z wami przez wszystkie dni, aż 

do skończenia świata” (28,20). 

 

[11,24-25] 
 

Józef  jest w Ewangelii Mateusza pierwszą osobą, która posłusznie wypełnia 

Boże polecenie. Uczynił tak, jak mu polecił anioł Pański. 

 
33 W New American Bible (NAB) w wersecie Iz 7,14 imię to jest zapisane jako "Immanuel", co stanowi 
transliterację wersji hebrajskiej; tutaj NAB podaje transliterację greckiej formy tego słowa  



Mateusz podkreśla doskonałe posłuszeństwo Józefa względem zaleceń anioła, 

przekazując nam, że  

1. wziął Maryję do siebie 

2. nadał Dziecku imię Jezus 

dokładnie tak, jak mu polecono (1,20-21). 

 

Mateusz zapisuje, że Józef nie miał relacji seksualnych z Maryją, aż porodziła Syna.  

Grecki spójnik tłumaczony jako "aż" nie niesie w sobie sugestii, że Józef i Maryja 

mieli takie relacje po narodzinach Jezusa. Odnosi się do ich relacji przed narodzinami 

Chrystusa i nie komunikuje ani tego, że po tym wydarzeniu nastąpiła w tych relacjach 

zmiana, ani że pozostały one takie same. 

Mateuszowi zależy na podkreśleniu braku udziału Józefa w ciąży Maryi, a przez to 

na wzmocnieniu przekazu o cudownym charakterze poczęcia Jezusa z Ducha Świętego. 

Jako taki werset ten ani nie potwierdza katolickiej doktryny o wiecznym dziewictwie 

Maryi, ani jej nie zaprzecza (zob. KKK, 499 - 510)34. 

 

Rozważanie i zastosowanie praktyczne (1,18-25) 

 

Często myśli się o religii jako poszukiwaniu Boga przez człowieka. 

Lecz początkowy rozdział Ewangelii Mateusza pokazuje, że w chrześcijaństwie 

bardziej chodzi o poszukiwanie człowieka przez Boga .  

Widać to zwłaszcza w tytule, jakim obdarzono w tej scenie Jezusa. Jest on 

Emmanuelem, co znaczy “Bóg z nami” (1,23). 

Od początku czasów Bożym planem było doprowadzenie nas do jedności z Nim 

poprzez wspólnotę miłości.  Lecz gdy Adam i Ewa zgrzeszyli, “skryli się przed Panem 

Bogiem" (Rdz 3,8),  odwracając się od Jego miłości. 

 Dalsza historia zbawienia to opowieść o Bogu żarliwie nas poszukującym, by 

uleczyć tę pękniętą relację i stopniowo przywrócić swoją obecność wśród nas.  

❖ najpierw przemówił do wielkich patriarchów, takich jak Noe, Abraham Jakub.   

❖ potem okazał się Mojżeszowi w krzewie ognistym, prowadził lud Izraela w 

słupie obłoku i słupie ognia i objawił się mu na górze Synaj. 

❖ za czasów monarchii Dawidowej Bóg wszystkich narodów objawiał się 

wyłącznie narodowi żydowskiemu, poprzez swą obecność  w świątyni 

jerozolimskiej. 

 
34 Zob. 2 Sm 6,23 LXX; J 9,18 oraz Tm 4,13, gdzie słowo heos ("aż do") jest użyte w podobny sposób 



 

 Jednak najbardziej bezpośrednie i potężne objawienie Bożej obecności 

nastąpiło w osobie Jezusa Chrystusa:  
 

➢ Boga, który stał się człowiekiem -   

➢ Słowa, które stało się ciałem i zamieszkało między nami (J 1,14) . 

 Rzeczywiście Nowe Przymierze, które zapoczątkowuje Jezus, przewraca jedność                         

z naszym Ojcem Niebieskim i czyni Boga tak obecnym wśród nas, jak nigdy przedtem. 

W Jezusie Chrystusie sam Bóg jest z nami. 

Lecz nie było Jego zamiarem, by Jego obecności doświadczali tylko Żydzi                         

z I  wieku, żyjący w czasach Jezusa. 

 Jezus, “Bóg z nami”,  pragnął pozostać blisko nas nawet po tym, jak wstąpił do 

Ojca w niebie. 

 Jak uczy Katechizm,  

Jezus jest wśród nas obecny 

❖ w swym słowie,  

❖ w modlitwie Kościoła, “gdzie  są dwaj  albo trzej zebrani w [Jego]  imię”,  

❖ w ubogich  

❖ w sakramentach (KKK, 1373). 

 Jest tak zwłaszcza w przypadku Eucharystii, będąc i dokładnie Ciałem i Krwią 

Jezusa Chrystusa.   

 

Poprzez realną obecność w Eucharystii,  sakramentalnie spotykamy tego 

samego Jezusa, który 2000 lat temu chodził po drogach Palestyny, nauczając, 

uzdrawiając i odpuszczając grzechy. 

 

 Przez sakramenty i w Kościele Jezus nadal jest Emmanuelem.   

Jest z nami zawsze, "aż do skończenia świata” (Mt 28,20).  

 

 

 

 

 



 

 

Achaz. Człowiek na „nie”  - Iz 7,10-14 

komentarz ks. P. Śliwińskiego i ks. M. Kowalskiego z książki  

"Zaufaj Słowu - JUTRO NIEDZIELA -Rozpoznaj w Nim 

Boga" rok A, wyd. Stacja 7, Kraków 2019 
 

 

Kiedy człowiek mówi Bogu „nie”, Bóg szanuje jego decyzję. Ale w zanadrzu 

jest już nowy scenariusz. Pan nie porzuci wielkiego planu zbawienia 

ludzkości. 

 

❖ Z KSIĘGI EMMANUELA 

 

Przypomnijmy, że w kolejne niedziele adwentu słuchamy fragmentów najdłuższej 

księgi Starego Testamentu, Księgi Izajasza. Dziś wracamy do pierwszej jej części, 

autorstwa tzw. Pierwszego Izajasza. Usłyszymy kolejne proroctwo z Księgi 

Emmanuela. Pamiętajmy, że obejmuje ona wyrocznie z pierwszych lat misji prorockiej 

Izajasza. Charakteryzuje się tym, że zapowiada Mesjasza, Emmanuela, Księcia 

Pokoju, którego Bóg obiecuje swojemu ludowi w niespokojnych latach wojen z 

sąsiadami. Rozpoczyna się opisem powołana Izajasza.  

 

❖ PIERWSZA MISJA IZAJASZA 
 

Usłyszymy fragment opisu wydarzenia, które następuje bezpośrednio po powołaniu 

Izajasza. To pierwsza misja proroka. Była ona związana z wojną syro-efraimską  i 

trudnym położeniem królestwa Izraela. W jej wyniku (patrz: BIBLIJNY INSIDER). 

Izajasz został posłany do króla Achaza ze słowami pokrzepienia, w sytuacji gdy 

przeciwnicy postanowili jego zgubę. „Nic z tego, tak się nie stanie” – oświadcza przez 

Izajasza Bóg. Wymaga tylko jednego: uwierzenia Mu. 

 

❖ PANNA POCZNIE I PORODZI 
 

Bóg po raz drugi kieruje słowo do Achaza. Usłyszymy to przesłanie, jak również 

odpowiedź Achaza i komentarz proroczy Izajasza. Dlaczego właśnie dziś Liturgia 

Słowa podaje nam te słowa? Gdyż zawierają jedno z najważniejszych proroctw 

mesjańskich zapowiadających Chrystusa, który będzie poczęty w łonie Dziewicy. To na 

to proroctwo powoła się św. Mateusz opisujący bliskie narodzenie Chrystusa. 

 



NAJWAŻNIEJSZE CYTATY 

 

 Pan sam da wam znak 

 Oto Panna pocznie i porodzi Syna, i nazwie Go imieniem Emmanuel 

 

TRANSLATOR  

 

• Oto panna pocznie i porodzi syna (z 7,14)   • Almah to hebrajskie słowo 

oznaczające młodą, niezamężną, ale zdolną do zamążpójścia kobietę (inne starożytne 

greckie przekłady: Aqula, Symmachus, Teodocjan: neanis [Prz 30,19; Rdz 24,43; Wj 

2,8; Pnp 1,3; 6,8]). 

  

• W pierwszej interpretacji almah to żona Achaza Abijja (2 Krl 18,2), która urodzi 

mu Ezechiasza . Interpretacja ta była znana już od czasów Justyna. Śmietana i miód, 

które może spożywać chłopiec, to także aluzja do jego królewskich korzeni. 

 

• Septuaginta oraz Wulgata przełożyły almah jako „dziewica” (gr. parthenos, łac. 

virgo). W tej interpretacji zdanie to zawiera zapowiedź mesjańską. Jest ona zresztą 

obecna już w literaturze targumicznej, czyli w aramejskich tłumaczeniach Starego 

Testamentu, które powstają po powrocie Izraela z Babilonii (po 538 r. przed Chr.). 

Jedynym cudem są tu narodziny dziecka, a więc musi ono być Mesjaszem. W ten sposób 

komentatorzy od czasów starożytnych widzą tu zapowiedź Mesjasza, którym dla 

chrześcijan jest Syn Boży, Jezus. 

 

ZWRÓĆ UWAGĘ:  

 

• Hipokryta   • Achaz nie chce prosić Boga o znak, ponieważ nie wierzy w Jego 

interwencję. Swoją niewiarę pokrywa udawaną pobożnością. „Nie będę wystawał 

Pana na próbę” – mówi. W istocie rozejrzał się już za innymi bogami i oddał się pod 

opiekę króla asyryjskiego. 

  

• Zdeterminowany Bóg   • Bóg jest zdegustowany postępowaniem króla. Sam daje 

znak. Dziewica ma począć syna i wbrew tradycji to matka na nadać imię dziecku. To 

zapowiada jego szczególną rolę. Jego imię, Emmanuel („Bóg z nami”), zapewnia o 

Bożej obecności. Twaróg, śmietana i miód – to nawiązanie do obrazów Ziemii 

Obiecanej, dostatku, który ma zastąpić czas wojny i ubóstwa (patrz: Wj 3,8; Jr 11). To 

także znak obfitości czasów mesjańskich (patrz: z 32,15; Ps 72,16). 



 

• Mesjasz • Proroctwo w warstwie pierwotnej może zapowiadać narodziny syna 

Achaza, Ezechiasza, jednego z najlepszych królów Judy, który odnowi Przymierze z 

Panem. Równocześnie jednak swoimi lekkomyślnymi sojuszami z Egiptem ściągnie on 

na siebie gniew i najazdy asyryjskie. Zapowiedź Emmanuela z powodu niedoskonałości 

Ezechiasza otwiera się na interpretację w Chrystusie. Warto wiedzieć, że sens założony 

przez Boga (a nie wprost przez ludzkiego autora), staje się widoczny dopiero po czasie, 

nazywamy w hermeneutyce biblijnej sensem późniejszym. 

 

I czytanie :  Iz 7,10-14 (Biblia Tysiąclecia) 

   

10 I znowu Pan przemówił do Achaza tymi słowami: 11 «Proś dla siebie o znak od 

Pana, Boga twego, czy to głęboko w Szeolu, czy to wysoko w górze!» 12 Lecz Achaz 

odpowiedział: «Nie będę prosił i nie będę wystawiał Pana na próbę». 13 Wtedy rzekł 

[Izajasz]: «Słuchajcie więc, domu Dawidowy: Czyż mało wam uprzykrzać się 

ludziom, iż uprzykrzacie się także mojemu Bogu? 14 Dlatego Pan sam da wam znak: 

Oto PANNA pocznie i porodzi Syna, i nazwie Go imieniem EMMANUEL. 15 Śmietanę 

i miód spożywać będzie, aż się nauczy odrzucać zło, a wybierać dobro. 16 Bo zanim 

Chłopiec będzie umiał odrzucać zło i wybierać dobro, zostanie opuszczona kraina, 

której dwóch królów ty się uląkłeś 

 

 

 

„Otworzyłeś mi ucho”  - komentarze do niedzielnych czytań, 

rok A  -  Ks. Robert Skrzypczak, Esprit 2025 
 

Zamęczanie Pana Boga – Iz 7,1-14 

 

Mamy VIII wiek przed Chrystusem. Na tron królestwa Judy wstąpił młody, 

dwudziestoletni Achaz, syn króla Jotama. „Szesnaście lat panował w Jerozolimie. Nie 

czynił on tego, co jest słuszne w oczach Pana, jak jego praojciec, Dawid” (2 Krl 16,2). 

Pismo Święte wypomina mu nie tylko słabą wiarę, ale i zamiłowanie do zabobonu  i 

pogańskich obyczajów. Zazwyczaj za czymś takim kryje się filozofia: „W każdym 

położeniu należy sobie dawać radę”. 

Z Bogiem czy wbrew Bogu – nieważne. Liczy się skuteczność. 

Człowiek o mentalności Achaza w sytuacji choroby dziecka lub żony w ich intencji 

rzuci się w pielgrzymkę na bosaka na Jasną Górę, lecz gdy to nie przyniesie skutku, nie 

pogardzi wróżką i szamanem z buszu. 



Pogadać z kim trzeba, dać pieniądze, komu należy. Oto dzisiejszy Achaz – człowiek z 

niewierzącym sercem. 

Gdy kraj został wciągnięty w krwawą wojnę z Syrią, a Jerozolimę oblegały obce wojska, 

zadrżało serce Achaza, „jak drżą od wichru drzewa w lesie”. 

W takiej sytuacji Bóg posyła proroka, by wzmocnić serce człowieka poddanego próbie: 

„Niech twoje serce nie słabnie” (Iz 7,4). 

Jezus w podobnych chwilach przestrzegał swych uczniów: „Uważajcie, nie trwóżcie 

się tym” (Mt 24,6). 

Tymczasem Achaz okazuje irytujące niedowiarstwo: „Nie będę prosił, nie będę się 

narzucał”. W jego postawie nie ma obawy, by „nie wystawiać na próbę Pana, Boga” 

(Pwt 6,16). 

Odrzuca propozycję pomocy ze strony Boga w postaci „znaku”. Woli szukać wsparcia 

gdzie indziej. W głębi duszy jest już nastawiony na pertraktacje z wrogiem i szukanie 

kompromisu za jakąś „sumkę” czy ustępstwo. 

Bóg oferuje znak zapowiadający ratunek: Niewiasta porodzi Emmanuela – Boga z nami. 

Prorok zapowiada ewidentnie największą interwencję w dziejach ludzkich – narodziny 

Mesjasza Zbawiciela – tymczasem Achaz w poszukiwaniu zabezpieczeń życiowych 

wychodzi poza Boże Narodzenie. 

Wyjście poza Boże Narodzenie niekoniecznie musi oznaczać odwołanie opłatka z 

współpracownikami, reklamę „świąt zimowych” w hipermarketach, umieszczanie w 

szopkach – zamiast figurek Świętej Rodziny – reniferów i krasnali z dzwoneczkami czy 

też przyozdabianie miast świetlnymi dekoracjami w kształcie pawi, butelek od szampana  

i połyskujących autobusów. 

Swoją drogą, jakiś kosmita przybyły do nas na Boże Narodzenie zupełnie by się nie 

połapał, o co chodzi. 

Zignorować Znak to żądać usunięcia krzyża z parlamentu, kolęd z rodzin, modlitwy z 

przestrzeni publicznej. Postawić na własne pomysły albo na przegraną. 

Jeśli ubezpieczyciel, polityka i medycyna nas nie uratują, to nic nas nie uratuje. 

Nic dziwnego, że Pan Bóg jest permanentnie zamęczany naszym bezczelnym 

niedowiarstwem i ślepotą na znak. 

 

 

 

 

 
 
 



Ojcowie Kościoła komentują czytania biblijne:  

 

 

 

➢   Św. Ireneusz 
 

Emmanuel, Mesjasz, Chrystus 

  

To, że ten Chrystus, który był u  Ojca, istnieje jako Słowo Ojca, miał przyjąć ciało i  

stać się człowiekiem, poddać się rodzeniu i  urodzić się z  Dziewicy, i  przebywać wśród 

ludzi, podczas gdy Ojciec wszechmocny oddziaływał na Jego wcielenie, o  tym Izajasz 

mówi w  ten  sposób: „Dlatego sam Pan da wam znak, oto dziewica pocznie i  porodzi  

syna i  nazwiecie go imieniem Emmanuel, masło i  miód będzie jadł, zanim 

rozpozna lub wybierze zło, wybierze dobro, aby móc wybierać dobro” (Iz 7, 14–16, 

LXX).  

Tu prorok wskazał, że ma się  narodzić  z  dziewicy, a  że będzie  prawdziwym  

człowiekiem, ukazał przez to, że będzie jadł i  że będzie dzieckiem, i  nadane mu będzie  

imię,  jak  to  jest  w  zwyczaju wobec  kogoś,  kto  się  urodził. Imię dla niego jest  

podwójne, w  języku hebrajskim Mesjasz oznacza Chrystus... Jezus to znaczy Zbawca.  

Obydwa imiona są imionami wskazującymi  na  skutki  pewnego  działania.  

Chrystusem  nazwany jest, ponieważ przez niego Ojciec namaścił i  urządził wszystko, 

a  także  dlatego, że z  racji jego człowieczego przyjścia, sam namaszczony  został  

Duchem  Boga  i  Ojca, co  zresztą  mówi  o  sobie przez Izajasza: „Duch Pana nade 

mną, dlatego mnie namaścił, abym głosił ewangelię ubogim” (Iz 61, 1).  

Zaś nazywany został zbawcą dlatego, że stał się przyczyną zbawienia dla tych, którzy 

w  swoim czasie zostali uwolnieni od wszelkiego rodzaju chorób i  od śmierci. Dla tych, 

którzy w  niego uwierzyli, stał się sprawcą przyszłego, wiecznego zbawienia.  A więc 

dlatego jest znawcą. 

 „Emmanuel” zaś zostało wyjaśnione jako „Bóg z  nami” albo jako pełna życzenia 

wypowiedź wyrażona przez  proroka:  „niech  Bóg  będzie  z  nami” Odpowiednie  do  

tego jest  także  wyjaśnienie  głoszenia  Ewangelii.  Mówi  bowiem:  „oto dziewica 

pocznie i  porodzi syna”, a  ten istniejąc jako Bóg, będzie „z wami”. Przez to zdumiewa 

się jednocześnie nad tymi sprawami i  wskazuje na przyszłe, że Bóg będzie z  nami . 

 

 

 



➢   Tertulian 
 

Nowy Adam i  nowa Ewa 

 

 Czy  Chrystus  wziął  ciało  z  Dziewicy? Przede  wszystkim  należy podkreślić 

porządek logiczny, który kierował dziewiczym narodzeniem Syna Bożego. Sprawca 

nowych narodzin musiał w  nowy sposób  się  narodzić.  Pan  przez  Izajasza  

zapowiedział,  że  da  znak tych narodzin. Jaki to znak?  

„Oto Panna pocznie w  łonie i  porodzi”  (Iz 7, 14). Panna więc poczęła i  porodziła 

Emmanuela, to jest Boga z  Nami. Na tym polegają narodziny, że człowiek rodzi się w  

Bogu, odkąd Bóg narodził się w  człowieku, przyjąwszy ciało ze starego nasienia. Pan  

tak  uczynił,  aby  przekształcić  ciało  przez  nowe  duchowe  nasienie i  oczyścić je 

usunąwszy z  jego stare nieczystości. Lecz całe to nowe narodzenie zapowiedziane w 

symbolach Starego Przymierza jest zgodne z  rozumem przez narodzenie z  Dziewicy. 

Dotąd ziemia była  dziewiczą,  jeszcze  nie  przyciśnięta  orką  (Rdz  2,  5),  

nieujarzmiona zasiewami, z  niej Bóg według Pisma stworzył człowieka duszą żyjącą 

(Rdz 2, 7).  

Przeto  skoro  takim  był  według  tradycji  pierwszy  Adam,  to słusznie Bóg wydał 

następnego Adama albo Adama ostatniego, jak mówi apostoł (1 Kor 15, 45), z  ziemi, 

czyli z  ciała jeszcze nienaruszonego  zrodzeniem.  W  ten sposób  stał  się  on  duchem  

ożywiającym. A  jednak nie chcę zaprzestać wykorzystywania imienia Adama. Stąd 

apostoł nazwał człowieka Adamem, o  ile człowiek w  nim pochodził  z  ziemi? Lecz  

tego  twierdzenia  i  rozum broni:  Bóg  na skutek  rywalizującego  działania  odzyskał  

obraz  i  podobieństwo  (Rdz 1, 2 6), które zabrał diabeł.  

Słowo  –  budujące  kazamaty  śmierci  –  wślizgnęło  się  do  Ewy jeszcze  dziewicy,  

tak  samo  Słowo  Boże  budujące  przybytek  życia powinno wejść do Dziewicy, aby ta 

sama płeć, która sprowadziła zgubę, doprowadziła do zbawienia. Ewa uwierzyła 

wężowi, Maryja uwierzyła Gabrielowi. Grzech Ewy, polegający na wierze okazanej 

diabłu, Maryja naprawiła, wierząc aniołowi.  

Lecz  powiesz,  że  Ewa  wtedy  nie  poczęła  dzięki  słowu  diabła. Owszem, poczęła, 

bo odtąd słowo diabła było nasieniem (Rdz 3, 15), które spowodowało jej poniżające 

posłuszeństwo i  bóle porodowe (J 8, 44; 1 J 3, 12). Wtedy Ewa urodziła diabła 

bratobójcę.  

Przeciwnie, Maryja wydała Tego, który miał kiedyś zapewnić zbawienie Izraelowi, 

swemu bratu według ciała i  mordercy. Bóg zatem Słowo swoje sprowadził do łona 

kobiety, jako naszego dobrego Brata, aby zginęła pamięć złego brata.  



Stąd Chrystus musiał wyjść dla zbawienia człowieka, dokąd wszedł już człowiek 

potępiony. 


